

**SHOWTIME 3** 



기하학의 풍경 올해 카셀에서 열리는 도큐멘타 14의 메인 전시장을 둘러보다 우연 혹은 필연처럼, 충충이 김수자의 보따리를 만났다. 불확성하면서도 학구적 인 태도로 무정한 채 정치적 이슈를 풀어내는 전시장에서 길을 잃지 않을 수 있었던 건 이정표처럼 무심하게 놓인 보따리 때문이다. 비슷한 시각, 베니스 포르투이서서 열리는 참여 지항적 작품 '마음의 기하학'은 하이라이트로 손꼽히고 있는데, 기다란 타원형 테이블 위에 놓인 찰흙 당여리를 관객이 직접 순으로 빚어 만드는 모습은 현학적인 예술계를 환기시킨다. 한편 베를린의 케베니하(Kewenig) 갤러리에서는 최근 김수자의 예술적 화두가 어디를 향해 있는지를 보여주는 개인전이 열리는 중이다. 이미 구겐하임, 종피두, 모마 P.S.1, 베니스 비엔날레 등에서 전시를 연 이 예술가에게는 어디서 전시하는가보다 삶을 통틀어 천착한 주제, 이를 테면 인간과 자연, 삶과 죽음, 존재와 실존, 육체와 정신 등이 '세계' 혹은 '세상'이라 볼리는 작금의 시공건과 과연 어떤 관계를 맺고 있는지가 더욱 흥미롭다. 김수자의 보

김수자의 뉴욕 스투디오와 인접한 곳에 작업실을 둔 조나스 메카스가 김수자의 보 때리 오브제를 발견함으로써 도큐멘터의 개막을 실감했다는 이야기가 들려왔다 (영화감독, 시인 그리고 작가인 그는 앤디 워홈, 존 레논, 오노 요코 등과 교류하며 뉴욕 기반의 미술 역사를 만들어간 주인공이다). 나 역시 이 작은 천 조각이 난민, 이주, 전쟁, 테러 등 인류가 자초한 한대의 역사 중에서도 가장 심각한 환부를 드 러내며 저항과 자유를 부르짖는 출품작들을 끌어안는 듯한 위료를 받았다. 후에 그리스의 존경받는 예술가 아니스 쿠넬리스의 설치, 완전히 다른 방식으로 개념미 술을 설파하는 조셉 코수스의 사진, 세계대전과 그리스 내전을 겪으며 자아 탐구 적 작품을 선보인 루카스 사마라스의 거울 사이에 덩그러니 놓인 보따리, 역사를

VOGUE.COM VOGUE KOREA AUGUST 2017



사유와 몸, 세상과 예술을 잇는 이 보이지 않는 기하학은 작가가 던지는 은유적 질문이자 답이다.

1 케베니히 갤러리 2층에 전시된 'Bottari'(2017), 2 얼마 전 작고한 절환한 동료 미하영 0, 케베니히를 추모하는 흰색 보따라. 3세 노 프로부니에서 선보인고 있는 'Archive of Mind (2017), 4 베를린 케베니히 갤라데에서 만난 감수자 작가, 5 "To Breathe: Mandala'(201 6 "Deductive Object(2016), 7 총해 커描에서 열린 도구뿐마 14에 설치된 감수자의 보대만의 조셉 코수으의 전용

뚫고 나올 듯 기운 센 이 작품들을 같은 화두로 꿰어내는 살이자 바늘 혹은 이불이 있다. 김수자는 아테네와 카셀에서 동시에 열린 도큐멘타의 취지대로 2005년 아 테네에서 만든 보따리에 카셀 현지에서 구한 옷을 합쳐 새 보따리를 만들었다.

대내에서 단는 프네다(에 가을 안시에서 구한 옷을 합시 제 모다리를 만들었다. "
보따리는 어딘가 먼저 놓기 어려운 오브제예요. 먼저 놓아 버리면 다른 작품이 방
향성을 찾기가 힘들어지거든요. 그래서 전 보대리를 나중에 설치해요. 마치 점을
찍듯이." 거의 마지막으로 설치를 하기 위해 전시장을 찾은 김수자는 절묘한 해석
을 도출했다. "아니스 쿠넬리스가 그리스 섬의 채석장에서 석탄을 나르던 메랄 판 을 가져와 설치한 작품을 보고 무인가를 감새고 나른다는 느낌이 보따리와 비슷하 다고 생각했어요. 남성성과 여성성의 문제에서 접근한 '젠더의 보따리' 말까요. 조 센 코수스의 얼굴 사진에 빨간색 십자가가 그려져 있는데, 그것이 보따리 매듭의 크로스로 인식되기도 했고요. 루카스 사마라스의 거을 작업도, 보따리를 일종의 거울로 본 제 작업과 만나는 부분이 있죠. 의도하지 않았는데도 자연스쉽게 작품 사이에 형식적 연관성이 생긴다는 사실이 놀라웠어요." 한편 2층의 전시장, 필레 스타인의 박과 난민 캠프를 재현한 작품 앞에서 보따리는 또 다른 콘텍스트를 만든 다. 안간과 역사를 보듬는 관대한 예술의의 세계로 모든 것이 수렴된다고나 할까.

"1992년에 P.S.1에서 처음 선보인 보따리와 1999년 베니스 비엔날레의 보따리 트럭, 코소보 난민을 위한 보따리와 지금의 보따리는 아마 다 다를 거예요. 전 세 계가 그어말로 전쟁타가 되어버렸기 때문이에요. 특히 독일과 그리스는 무수한 이 민지들을 받아내야 하고, 어떻게든 공존해야 하는 상황에 처했죠. 작금의 위태로 우 상황이 박때리를 보는 관객들의 시간에 다 묶어남 가라 방요 "

과연, 베를린 케베니히 갤러리의 보따라는 먼저 따난 이를 추모하는 역할을 했다. 토요일 오전, 갤러리 앞에서 초인종을 눌렀더니 직원이 직접 나와 맞이해주었다. 17세기에 지아진 후 2차 세계대전을 거치만서도 온전히 남은, 베를란의 두 개 건물 중 하나인 이곳은 케베니히의 갤러리로 번모하면서부터 새 생명을 얻었다. 2층과 3층 사이의 계단에 이르러 그녀는, 불과 몇 주 전에 창립주인 미하엘 O. 케베니히 를 잃었다고 말했다. 투박한 나무 계단 위에 놓인 하얀색 보따라는 그가 실제 사용 하던 침대 시트로 생전에 아끼던 옷, 모자, 항수 같은 물건을 싸둔 작품이었다. 세 상에서 가장 이름다운 갤러리로 꼽혀도 손색없을 정도로 지적인 고유함으로 충만 ② 한 공간이 보따리처럼 김수자의 작품을 품어 안았다.

〈숨결의 기하학(Geometry of Breath)〉 전시는 누군가의 사적 공간에서 진심 어

0

린 환대를 받는다는 느낌과 함께 본질적 친밀감을 준다. 김수자의 지난 10년간의 삶의 궤적이 그녀의 신채를 통해 펼쳐진다는 점에서 더욱 그렇다. 1층에 들어서자 마자 아메리칸 스타일의 주크박스에서는 작가의 숨소리가 들리고 ('To Breathe' Mandala'), 그녀가 입었던 검은색 옷이 빨랫줄에 널려 있으며('Bottari'), 20년 동안 모아온 머리카락('Topology of Time')과 2013년 멕시코 국경 지역에 비디 오 작품을 설치하며 얻은 지문('Geometry of Body')이 대구를 이루고, 석고로 본뜬 팔과 손('Deductive Object')이 손짓하고, 빛바랜 요가 매트('Geometry of Body')가 회화처럼 걸려 있으며, 자수로 기독한 숨의 주파수('One Breath') 가율적 퍼진다. 그 옆으로는 미국 이민자들의 포트레이트('An Album: Hudson Guild')와 쿠바 아바나에서 포착한 흐릿한 존재를(An Album: Havana')이 자리하는데, 나의 이야기와 타인의 이야기가 더 이상 구분되지 않는 순간이다.

"그동안 보따리를 실존의 질문으로 던지고 내용물을 사람의 존재로 채워왔지만, 이렇게 직접적으로 다가오진 않았을 거예요. 그간 만들어진 조각의 형태 속에서 '강싸는 것'의 의미나 보따리의 의미, 혹은 페인팅을 재정리하는 작업을 해왔다면, 이번에는 내 몸의 기하락을 확장해서 보여주었다고나 할까요. 요가 매트나 머리카 락 같은 건 나의 몸의 결정체이자 내 몸의 기하락이 일종의 흔적으로 각인되는 거 죠. 흔적을 통해 보이지 않는 기하락을 우추하는 것, 그래서 기하락은 이 전시를 더욱 구체적어면서도 추상적으로 만들어줍니다."

배니스 포르투니의 클레이 워크숍 'Archive of Mind(마음의 기하학)'은 지난해 국 립현대미술관에서도 선보인 바 있다. 관객들이 알일이 찰흙으로 만든 구가 쌓여 우 주가 되었다. '빛는다'는 행위는 구복을 상징하기도, 기억을 소환하기도 하지만, 이 곳 베니스에서는 무한하면서도 생득적인 느낌이다. "구를 만들기 위해선 두 손을 이용해 찰흙을 같은 압력과 방향으로 끊임없이 어루만져야 해요. 손과 움직임에서 나오는 수많은 선을 상상해보세요. 반대편에 나오는 지름과 반지름은 끝없이 펼쳐 지는 드로잉인 셈이죠." 언젠가 테이블 앞에서 구를 빛았을 때, 나는 세상과 연결 된 듯한 느낌을 받았다. 보따리를 싸고 펼치고, 스스로 바늘이 되어 인파 사이를 같는 등의 몸과 예술을 있는 (범이지 않는) 기하학의 선들이 세상을 돌아 평범한 사 림들의 손끝으로 돌아왔다. 그녀는 '보다리로부터 자유로워진다'고 표현했고, 앞 으로도 새 작품이 속속 나올 테지만, 그것이 무엇이든 더욱 첨예해지는 그녀의 은 유적 질문이야일로 날 움직이게 하는 답이라는 생각이 들었다.

## 116



시대의 목소리 베를린에서 가장 큰 공원인 타어가르텐 공원 가운데에는 정확히 60년 전, 발터 그로피우스의 조교 출신인 미국 건축가 휴 스타빈스가 설계한 세계 문화의 집(Haus der Kulturen der Welt)이 있다. 제3세계의 미술, 영화, 무용, 책, 학술 등 다채로운 화두를 점화하고 널리 알리는 아트센터. 베를린이 진정 등, 책, 학술 등 다채로운 화두를 점화하고 널리 알리는 아트센터. 베를린이 진정 이다니는 하는 도시라면 그 보질적 함은 마틴 그로피우스 바우나 함부르거 반호포 같은 스타급 미술관이나 아톰 밤새 거리를 떠돌며 맥주를 마시는 청춘들의 분방함에서 나오는 것이 아닐 것이다. '문화를 통해 세계'의 '평화를 고찰하고자 하는 강한 의지를 표명하는 전시 (2 or 3 Tigers)가 명백한 증거다. 아시아의 미술을 통해 역사를 담구하는 이 진지한 전시는 독일 한지인들 사이에서 널리 회자되고 있었다. '우리'가 말하고 싶은 것과 '그들'이 알고자 하는 것의 접점이 미술의 새로운 영역을 개척할 거리는 기대를 힘당하게 만드는 공간이었다.

재능 있는 큐레이터 안젤름 프랑케와 김현진의 공동 결과물인 전시는 여전히 아시아를 지배하는 식민주의, 민족주의, 자본주의 등의 이슈를 다양한 국적의 작가와 매체를 통해 펼쳐놓았다. 영상으로 만든 호랑이가 등장하는 호 추 니엔의 작품이 전시의 센터피스이자 출방점이지만, 사실 메시지는 그간 박찬경이 끈질기게 탐구해운 주제와 일치한다. 몰개성한 근현대회의 결과물로서의 한대, 그 과정에서 소외된 대상을 발견하는 건 그의 전매특허다. "박찬경은 지속적으로 아시아의 근대성을 재고하고, 해결되지 않은 이례적인 역사에 대해 탐구해왔어요. 아직 지적이고 이론적인 기반에 근거할지라도, 극단적 폭력성을 띤 유령론의 이해와 20세기 동아시아의 역반은 궤적에 대해 끊임없이 고만하고 있죠." 김현건의 말차렴, 신작 '교토학파(Kyoto School)'는 작가의 관심이 한반도에만 머물지 않음을 방증한다.

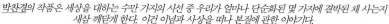
"정확한 계기가 기억나진 않지만, 미디어 비엔날레를 준비할 때 마루야마 마시오 와 다케우치 요시미에 대한 책을 많이 봤어요. 전후 일본에 결출한 지성만들이 많 이 나왔는데, 이 두 사람이 그들이었고, 교토학파를 자주 언급했어요. 동아시아 공동체에 대한 이야기와 함께 항상 등장하는 나시다 기타로라는 철학자도 있는데, 교토학파의 시조 같은 사람이에요. 이들은 당시부터 지금 우리가 다루는 동서양의 문제, 전통의 문제, 아시아의 정체성을 대부분 훑었어요. 하지만 전쟁에 동조하면 서 이들의 태도는 매우 이중적으로 바뀌었죠."

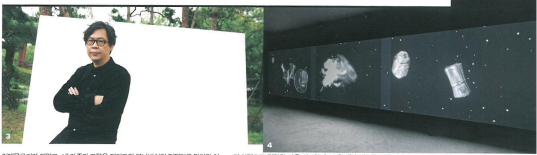
작품 '교토학마'는 산수화를 방자한 폭포 사진과 제2차 세계대전 당시 가미카제로 참전한 일본 젊은이들이 쓴 일기가 초상화처럼 구성되어 있다. 사진 속 폭포는 자살 폭포라 불리는 게곤 폭포. 1903년 젊은 철학도 미시오 후지무라가 자살한 후 일본의 부유하고 똑똑한 청년들 사이에서는 "너도 게곤 폭포 가겠다?! 라는 말이 용해점 오갔다. 그러나 박찬경은 이 잔안한 농담에서 정치적 극단성이 만들어낸 역사를 포착한다. 그리고 실제 1941년 진주만 공습 이들 전, "세계 역사와 일본의 중심"이라는 심포지엄에서 교토학마는 게곤 폭포를 동양 정신의 상징으로 선포함으로써 스스로를 "등북아 공동체"의 주인공이자 수호자로 상정했다. 태평양전쟁과 침략 행위에 대한 자기 변명의 철학적 뿌리를 찾은 셈이다. "세계사의 흐름이라는 개대한 폭포에 뛰어드는 자세로 일본과 아시아, 세계를 위해 실어야 한다. 자산을 버리고 공동의 선을 위해 헌신하자는 계 이들의 주장이었어요. 공동의 선이란 서 제국으의에 대항하는 거셨고, 결국 공동 변영이라는 의미의 "대통이공영권"에 이르게 되었어요."

정치적 이상을 위해 개인의 희생을 강요한 교토학파는 일본 젊은이들에게 지배적



1 베믈린 세계 문화의 집에서 텔리는 전시 〈2 or 3 Tigers〉 중'Kvoto Shool'(2017)의 2.4 바젤에서 열린 아트바젤의 언리미티드 전시에서 선보인 '시민의 会'(2016) 3 박찬경 작가.





이데올로기가 되었고, 내 가족과 고향을 지키고자 불나방처럼 전쟁터로 달려간 이 들은 일대 혼란을 맞이했다. 가미카제로 산화하겠다는 강렬한 소명 의식 반대편에 는 키르케고르와 하이데거를 읽는 혼돈의 실존이 맞섰지만, 베네데토 크로체의 명 언이나 랭보의 시구는 전체와 개인의 거대한 충돌에서 작은 완충제가 되었을 뿐이 었다. 전쟁과 멀찌감치 떨어져 있던 도시의 상아탑에서 출발한 야심 찬 철학은 결 국 무지하고 무모하며 무자비한 로맨티시즘에 결박되었다. 박찬경은 역사의 한 부 분에서 발견한 이들의 자기 분열과 자기모순의 실체를 미술의 언어로 옮겼다.

"거대한 폭포를 보고 있으면 장관이잖아요? 그런데 보면 볼수록 비어 있어요. 어딜 가도 있을 법한 폭포일 뿐이죠. 그런데 우리는 늘 폭포가 소울풀하고. 정열적이고. 열정적이라고 생각해요. 순간 정치적인 이미지로 바뀌어버리는 거죠. 하지만 이 일기를 보고 있으면, 장엄하고 숭고한 폭포의 정치적 이미지는 깨져요. 빈 기호로 만들어버리는 거예요. 내용만 충만한 일기와 형식만 충만한 폭포가 맞물려 돌아가 요, 시계처럼." 슬라이드 필름 소리가 분침처럼 공명하는 전시장에서, 나는 작가 가 시공간을 분절시킨 이유를 추측해봤다. 시계로 시간의 자연적 개념을 인식하 듯, 아시아 공통의 범주에 있는 문제가 여전히 진행 중이라는 의미인가? 시간이 충 분히 남았음을, 혹은 시간이 얼마 남지 않았음을 경고하는 것인가? 시간을 들여서 라도 해결해야 한다는 예술가식 촉구인가? 문득 이 전시 서문의 마지막 문단이 떠 올랐다. "시간의 분열을 강화하는 대신 이 작품들은 과거와 현재를 이으며 역사의 이미지 자체를 바꾼다."

'교토학파' 옆에는 2008년 작 '신도안'이 상영 중이었다. 조선 초기엔 새 수도로, 일제시대 땐 유토피안으로 승격되었지만 독재 정권과 현대화로 인해 왜곡된 시대 의 상징으로 전락한 마을 신도안. '교토학파'와 대구를 이루거나 수평으로 연결되 며 박찬경식 사유를 공고히 하는 이 작품은 우리가 '근대 이전'의 것을 얼마나 대책 없이 혐오했는지를 반증한다. 엔드 크레딧이 올라가는 걸 보면서 "서구화로 인해 다른 지역의 가치, 문화, 관습이 파괴되는 것이 결정적으로 현대 문명의 문제"임을 전제하는 그의 예술이 곧 현시대의 각성제라는 생각을 했다.

"독일과 달리 일본은 왜 저럴까, 궁금했어요. 하지만 다를 수밖에 없는 지점이 있 어요. 천황제는 매우 독특하고, 근대화는 복잡했죠. 서구 콤플렉스는 스스로를 가해자인 동시에 피해자로 만들었어요. 그걸 제대로 이해해야지만 똑같은 방법으 로 대처하지 않을 수 있다고 봐요." 천편일률적인 사고 체계와 경직된 사회구조가 어떤 부조리한 현실을 아기하는지, 매일 뉴스로 보면서 살고 있다는 걸 기억하자. 전작 '시민의 숲'이 올해 바젤에서 열린 아트바젤의 언리미티드 전시에 초청됨으로 써 박찬경은 처음 아트페어라는 데를 갔다. 그는 자기 작품 앞에 전시된 칼 안드레 의 작품을 보고 놀랐다고 천진난만하게 말했다. 국제갤러리에서 상영 중인 '시민 의 숲'의 관람객이 4,000여 명을 돌파했다. 한복을 입고 나들이 나온 관객들도 꽤 많았을 것이다. 작가가 인정했듯 '시민의 숲'이 '대중적 블록버스터'에 가까운 작품 이라 해도, 한국 현대사를 읽는 의미심장한 코드라는 점은 변함없다. "동학운동, 한국전쟁, 광주민주화운동을 비롯한 비극적 현대사에 희생된 사람들의 환청과도 같은 행진이 펼쳐진다. 덩굴처럼 집단적 기억상실을 상징하는 평온한 숲 안에서," 〈프리즈〉 매거진의 부편집장 에이미 셜록의 평대로, 인간이 인간에게 범하는 비 극이 과거에 국한된 적은 없었다. '제정신이라는 명백한 증거'로서의 박찬경의 예 술이 더 자주, 더 대중적으로 공유되길 바라는 이유다.

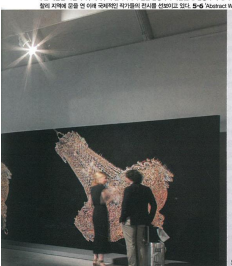
분단의 회복력을 지난 도시 배틀란에서 <u>합경이</u>의 유럽 첫 개인전이 열렸다. 지난 10년 동안 남북문제를 상징하던 자수 회화 작업이 새로운 국면으로 접어들었음을 시시했다.





경계를 밝힌 작가의 순정 해가 지지 않을 것 같은 배를린의 여름날 저녁, 카를리어 | 개배우어(Carlier | Gebauer) 갤러리에 자리한 합경아 작가의 자수 성들리에가 일찌감치 불을 밝혔다. 보라색 원피스를 입은 그녀는 유럽에서의 첫 개 인전을 축하하러 온 이들과 인사, 안부, 작품 이야기를 나누느라 여념이 없었다. 그중에서 특히 오랜 시간을 함께한 일행이 있었는데, 바로 퓰리처상 수상 작가이 자 스탠퍼드에서 '청의적 글쓰기'를 가르치는 해덤 존슨이었다. 수상작인 〈고아원 원장의 아들(The Orphan Master's Son)〉은 한국에서도 출간되었는데, 북한 문제를 정면으로 다룬 첫 소설이라는 점에서 주목받았다. "몇 년 전 UC 데이비스의 강연에 갔을 때 만났어요. 후에 그가 "Tim your fan"이라는 이메일을 보내면서 친해왔는데, 마침 베를린에서 더시 만나게 되었죠." 예상 못한 '친구 요청에 본인도 놀랐다고 했지만, '믿기 힘든 현실을 믿을 수 있는 하구'로 펼쳐 보인 소설가가 '말기 힘든 한실을 믿을 수 있는 하구'로 펼쳐 보인 소설가가 '말기 힘든 한실을 믿을 수 있는 하구'로 펼쳐 보인 소설가가 '된기 힘든 전실을 믿을 수 있는 하구'로 펼쳐 보인 소설가가 '된기 힘든 전실을 믿을 수 있는 하구'로 펼쳐 보인 소설가가 '된기 힘든 전실을 받을 수 있는 등 작품'으로 구현하는 예술기와 친구가 된다는 건 지극히 자연소라워 보인다.

갤러리 안에서 삼페인 잔이 부유하는 동안, 밖에서는 베를리너들이 탁구를 치고 있었다. 베를린이 에너제틱한 도시로 손꼽히는 이유는 도시를 구성하는 요소의 간극과 그 낙차에서 발생하는 운동에너지 덕분일 것이다. 갤러리가 위치한 체크 포인트 찰리 지역은 미국, 프랑스, 영국, 소련 점령 것이면 경계였고, 통일 이후 모여 든 외국인 노동자와 기하급수적으로 늘어난 여행객들 덕분에 광장과 게토가 공존한다. 울리히 게바우어(Ulrich Gebauer)와 마리 블란헤 카를리어(Marie-Blanche Carlier)는 1991년, 이렇듯 다채로운 표정을 띤 지역에 "상업적 성공보



1-2 베를린 카를리어 | 게바우어 갤러리에서 열린 함경아의 개인전. 3 함경아 작가. 4 카를리어 | 게바우어 갤러리는 지난 1991년 체크포인트 찰리 지역에 문을 연 이래 국제적인 작가들의 전시를 선보이고 있다. 5-6 'Abstract Weave / Morris Louis Series'. 7 'SMS Series in Camouflage

다 새상에 존재해야 하는 전시를 보여주는 공간"을 열고 실험적인 장을 자처해왔다. 적외선 필름으로 전쟁터 등을 포착한 초현실주의적 사진을 선보이는 리처드 모세, 자기 역사에서 출발한 비디오 퍼포먼스로 유명한 싱가포르 작가 밍웡, DMZ 촬영을 아트선재에서도 전시한 바 있는 아르나우트 및 등이 이 갤러리의 스펙트럼을 확장한 주인공이다. 함경아 역시 미학과 정치성의 역학을 고유한 예술 언어로 풀어낸 또 한 명의 작가로 기록되고 언급될 것이다.

함경이가 지난 2008년부터 지속하고 진화시켜온 일련의 '자수 회화'를 집대성한 자리라 해도 과언이 아니다. 갤러리는 "멀리서는 수만의 픽셀로 이뤄진 사진처럼 보이고, 가까이 서면 색색의 실로 완성되었음을 알게 되며, 더 들여다보면 역사로 짜인 매력적인 작품'이라고 설명한다. 상들리에 다섯 개로 구성된 'What you see is the unseen / Chandeliers for Five Cities', 추상미술가 루이스 모리스의 작품 형식을 빌린 'Abstract Weave / Morris Louis', 한란한 추상 이미지속에 텍스트를 숨겨놓은 'SMS Series in Camouflage'까지, 일려진 대로 작가는 도안을 북한에 남다고, 그곳의 무명씨들이 자수를 완성해 돌려보내며, 기약 없이 기다려 작품을 돌려받는 과정을 고수하고 있다. 그러므로 자수 작품을 완성하는 건 소통을 불가능하게 하는(적어도 그렇게 보이는) 남북한의 상황과 소통을 꿈꾸며 고행에 가까운 인내를 자처한 작가자신의 불가해한 실존의 문제다. 함경아의 작업에서 과정 자체가 가장 강력한 메시지라는 점은 변함없이 중요하다.

특히 검은색 진공의 공간을 밝히던 거대한 샹들리에 두 개는 2년 전 국제갤러리에서 열린 개인전에서도 만나지 못한 새로운 작품이었다. 당시에도 같은 제목이었는데, 포츠담 선언에 개입한 다섯 도시를 위한 샹들리에 네 개에서만 볼 수 있었던 탓에 나머지 하나의 존재가 궁금했다.미지막 퍼즐을 베를린에서 보게 될 거라고는 상상하지 못했지만, 정작 그건 중요하지 않아 보인다. "다섯 개의 도시는 어디든 될수 있어요. 다섯 도시로 연결된 보이지 않는 지도를 만들었고, 한 땀 한 땀 수놓은북한 사람들과 실로 이들과 연결되고자 한 남한의 작가가 함께 세계 열강이 만들어 낸 구조의 목격자가 되는 셈이죠." 게다가 이곳은 포츠담에서 불과 25km 떨어진 도시 베를라이다

이시아 태평양 전역의 정치, 사회, 문화적 주제를 다루어온 CNN의 간판 앵커 알렉산드라 필드 역시 특히 함경아의 자수 회화 작품 이면의 제작 과정의 지난한 내러티브와 분단의 현주소에 관해 흥미를 보였다. 특히 이번 베를린에서 선보인 샹들리에 작품을 포츠담 선언을 상기시키며 분단의 회복력을 지닌 도시 베를린에서 보여준다는 점에서 고무적이라고 언급했다.

기억을 떠올려보면, 샹들리에 작품이 홍콩 컨벤션 센터에서 선보였을 땐 화려한 예

술 시청을 밝히는 동시에 이에 예속되지 않겠다는 위엄을 풍겼다. 이번에는 작가의 표현대로 "화려한 날개를 펴고 유혹하는 공작처럼" 관능적인 빛을 내뿜었다. 서울 아닌 다른 도시의 에너지에 힘입어 현실 정치의 그림자를 슬며시 걷어내니, 그 자리에는 헤이릴 수 없는 노동과 시간, 그리고 수없이 반복된 한 뼘 길이의 스티치가 남았다. 과거와 현재, 그 어디쯤에 위치하는 이 순수한 행위를 뛰어낸 결과물은 오리멘탈적인 게 아니라 오히려 사이키엘릭하게 느껴졌다. 항경아는 "앞으로는 작품의 의미 말고 수행적인 요소를 드러내는 결과에 집중하고 해석하게 될 것 같다"고 말했는데, 자수 작품이 설사 "더 지루하고, 덜 성업적이 될지언정" 컨셉주얼 아트를 뛰어넘어 새로운 국면으로 접어들 거라는 사실을 시사했다. 작가에게는 이것이 작품 판매 결과되다도 훨씬 중요해 보인다.

"오프닝 날 아침, 어시스턴트에게 말했어요. 내가 이 작품들을 다시 볼 수 있을지, 없을지 모르겠지만, 오늘 하나하나에 애정을 담아 입을 맞추겠다, 나름의 의식으로 떠나보내겠다, 그 모습을 사진으로 남겨달라. 하지만 정작 너무 정신없어서 못했어요. 혼자 해도 될 일이지만, 다른 사람들과 공유하고 싶더군요. 전 항상 제가 가질 수 있는 작품이 몇 개 남아 있는지 세곤 해요. 물론 작품을 안 팔면 작업을 할 수 없고, 작품이 소장된다는 건 꽤 복잡한 문제지만요. 한번은 내게 당도한 지 이 틀밖에 안 된 작품이 팔렸다는 소식에 종일 통곡한 적이 있어요. 작업 과정에서 사람이 몇이나 죽기도 했고, 다시 만들기 힘든 작품도 있었지만 글쎄요, 잘 모르겠어 요. 그냥 주체할 수 없을 정도로 속상했다고나 할까요. 전 제게 돌아온 작품을 오 래오래 보십고 싶고. 즐기고 싶어요."

작가로서 유명해질수록 작업은 위험해지고, 작품이 판매된다고 마냥 기쁘다고만은 할 수 없는 역설의 순간을 함경아는 배번 마주한다. 그러므로 자수 작품이 겪은 대륙, 사상, 현실, 자본의 경계 등을 나는 감히 상상할 수조차 없다. 그렇에도 볼 구하고 아무 일 없었다는 듯 의연하게 그 경계를 표표히 드러내는 작품의 여정은 일종의 혁명이다. 그녀의 작품을 '정치적'이라 평하는 '까닭은 단순히 남북의 상황을 상정하는 '그들이 완성한 작업이기 때문만이 아니라, 살아남았지만 닿을 수 없어 슬픈 존재, 본질적으로 소통할 수 없는 이들을 모두 '그들'로 인식하기 때문이라는 생각이 들었다. 조지 오웰이 '쓰는 행위는 정치적일 수밖에 없다'고 말한 것처럼, 함경이에게는 시유한다는 것이, 산다는 것이 그렇다. 한 사람의 삶을 송두리째 자배한 이 인언은, 낮선 도시 베를린에서 사뭇 절실하게 다가왔다. 작품들은 이 경계의 도시를 하루하루 볼 밝히고, '너도 외롭니?' '그대 나와 같다면'('SMS 시리 조'의 텍스트) 같은 노래를 부를 것이다. 전시가 마무리되는 9월 초, 다시 베를린에 간다는 함경이가 작품들에 이떤 안부를 건별지 궁금하다.